

## МОЛИТВА СОБОРУ ВСЕЛЕНСКИХ УЧИТЕЛЕЙ И СВЯТИТЕЛЕЙ

пресветлии светильницы Церкве Христовы, Василие, Григорие и Иоанне, светом православных догматов вся концы земли озаривши и мечем слова Божия хульных смущения и шаппания ересей угасившия! Припадающе к вашему милосердию, с верою и любовию из глубины души вопием: предстояще престолу Пресвятыя, Единосущныя, Животворящия и Нераздельныя Троицы, за Нюже словом, писанием и житием добре подвизастнеся и души своя полагасте, всегда молитеся Ей, да укрепит и ны в православии и единомыслии, и непоколебимем даже до смерши исповедании веры Христовы, и во вседушевнем послушании Его Церкви Святей; да препоящет ны с высоты силою на вся невидимыя и видимыя враги наша; да соблюдет Церковь Свою незыблему от неверия, суеверия, ересей и раскола; да дарует народу нашему долгоденствие и во всем благое поспешение; пастырем нашим да подаст духовное трезвение и ревность о спасении пасомых, властем суд и правду, воином терпение, мужество и одоление на враги, сирым и вдовицам заступление, болящим исцеление, юным благое в вере возрастание, старцам утешение, обидимым заступление и всем вся, ко временней и вечней жизни потребная, яко да в мире и покаянии, желанием спасения горяще, Господеви работающе, добрым подвигом подвизающеся, течение наше скончаем и сподобимся в Небеснем Царствии купно с вами всегда пети и славити пресвятое и великолепое имя Отща и Сына и Святаго Духа во веки веков. Аминь.



Председатель

редакционного совета

Высокопреосвященнейший Сергий, митрополит Самарский и Новокуйбышевский

Редакционный совет:

Епископ Никифор (Хотеев)

Епископ Софроний (Баландин)

Епископ Нестор (Люберанский)

Епископ Леонтий (Козлов)

Архимандрит Георгий (Шестун) – гл. редактор

Протоиерей Николай Манихин

Архимандрит Вениамин (Лабутин)

Протоиерей Олег Агапов

Протоиерей Евгений Зеленцов

Протоиерей Игорь Макаров

Протоиерей Димитрий Лескин

Протоиерей Александр Урывский

Протоиерей Рустик Гузь – секретарь ред. совета

Протодиакон Алексий Подмарицын

Д. В. Сивиркин

Монахиня София (Бельчикова)

#### Над номером работали:

Монахиня Феофания (Купер) – ответственный секретарь

Мария Винникова – зам. гл. редактора

Анна Коваленко – редактор

Анастасия Лукьянцева – набор

Александр Филимонов - верстка

Адрес редакции: Россия, 443110, г. Самара, ул. Радонежская, 2.

Почтовый адрес: 443110, г. Самара, ул. Радонежская, 2.

Тел.: (846) 334-12-72, 336-84-41. Факс: (846) 336-18-99.

Эл. почта: redaktor@духовныйсобеседник.рф

Электронная версия «ДС» в Интернете: духовныйсобеседник.рф

Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви

#### 2 Дуовный Собестаника

# «ВСЕ ЛЖЕЦЫ ВОССТАНУТ НА АГНЦА, И АГНЕЦ ПОБЕДИТ ВСЕХ»



Святитель Николай (Велимирович), епископ Охридский и Жичский

Епископ Сербской Православной Церкви Николай Велимирович (1881 – 1956) родился в многодетной крестьянской семье. Окончил Белградскую духовную семинарию, философский факультет Оксфордского университета, Санкт-Петербургскую Духовную Академию. В монастыре Раковица близ Белгорода принял монашеский постриг с именем Николай. В 1920 году поставлен епископом Охридской епархии, в 1934 – епископом Жичским. Во время Второй мировой войны арестован по личному приказу Гитлера. По освоюждении в 1945 году выехал в США. Скончался 18 марта 1956 года в русском монастыре св. Тихона в штате Пенсильвания. 19 мая 2003 года причислен к лику святых Сербской Православной Церкви.

#### 4 Дуовный Собестаника

Батья мои, даже если в наше время ад поднял свое войско против Христа, истинные христиане должны без страха смотреть вперед с крепкой верой и упованием на единого Непобедимого. Не предсказал ли Господь Своим наследникам, когда их была малая горстка среди огромной Римской империи: Не бойся, малое стадо! ибо Отец ваш благоволил дать вам Царство¹? И эти пророческие слова осуществились. Наследники Христовы победили Римское государство и многие другие земные царства, стяжав к этому и самое главное царство – Небесное.

Думаю, что Апокалипсис – книга, имеющая пророческое значение для всех поколений христиан до конца времен. Поэтому каждое поколение применяет ее смысл к своему времени. Ибо во все времена против веры Христовой поднимался свой змей. Облаченный в броню всех безбожных земных орудий, змей этот вздымался, нависал, шипел, изрыгал яд, но в конце концов лопался и рассыпался в прах. И всегда всемогущий Христос выходил победителем всех апокалиптических чудовищ.

Так было во все века, так будет и в последний век, перед Судом Божиим. Внимательно прочтите, что говорит апокалиптический провидец: все звери и змеи и все лжецы восстанут на Агнца, и Агнец победит всех. Ибо Агнец – Царь царей и Господин господ.

Что еще хотите вы, кроме этого залога победы Христа? Ибо Христос – тот Агнец. В земных войнах за имения и власть никогда наперед не известно, кто станет победителем, и все же многие воины обеих воющих сторон сражаются храбро и с надеждой. А мы ведем духовную брань, в которой заранее Самим Богом нам обещана победа, предсказана и подтверждена многими и многими прежними победами непобедимого Христа над всеми апостолами лжи и адептами мрака.

Последний ли ныне век? Кому это ведомо? Ибо Он сказал: день и час тот никто не знает, ни Ангелы небесные, никто, кроме Отца Моего<sup>2</sup>. Последняя ли это брань против Христа? Даже если и последняя! Если и последняя, именно поэтому возрадуемся и возвеселимся! Ибо пусть эта последняя брань будет самой жестокой, но венцы славы будут самыми светлыми. Последняя брань будет означать последнюю и окончательную великую победу Агнца. Кто из христиан не желал бы всем сердцем стать участником этой победы из побед?

Не бойтесь же: победа веры Христовой обещана тверже, чем основание вселенной. Он по Своей воле откладывает последнюю победу; может быть, для того, чтобы как можно больше людей на небеси и на земли могло видеть ее и как можно больше сердец могло радоваться ей.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Лк. 12, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мф. 24, 36.

## ПРЕМУДРОСТЬ НАШЕГО СПАСЕНИЯ



Святитель Симеон, архиепископ Солунский. Икона

вятитель Симеон, архие пископ Солунский (конец XIV в. – 1429) – знаменитый церковный деятель, богослов, литургист времен заката Византийской Империи. В сане архиепископа (1416/1417 - 1429 гг.) он прославился не только как мудрый пастырь и подвижник благочестия, но и как мужественный защитник религиозной и политической независимости своей паствы: благодаря его усилиям осажденная султаном Муратом Солунь не сдалась туркам и была взята вторичным приступом лишь после смерти святого Симеона.

Будущий святитель родился в Константинополе. Он принял мо-

нашество с именем Симеон и проходил иноческую жизнь в малой келии, возможно в монастыре святых Каллиста и Игнатия Ксанфопулов, к которым он был очень близок. Впоследствии он был рукоположен во иеромонаха и, по предположению историков, возможно бывал при патриаршем дворе.

В конце 1416 или начале 1417 года Симеон был рукоположен во архиепископа Солунского. Новое служение оказалось тяжким бременем, и здоровье владыки сильно пошатнулось. Как он сам передаёт, он спасся и восстановил здоровье благодаря заступничеству великомученика Димитрия Солунского, покровителя кафедрального города.

Справедливость и забота о бедных стяжала святителю Симеону всенародное признание уже при жизни, так что даже иноверные венецианцы с евреями оплакивали его смерть. Почитание владыки не пресекалось из поколения в поколение, а память о святителе и его дух жили во множестве его выдающихся трудов. Официальное прославление святого Симеона состоялось в 1981 году, когда святитель был канонизирован Священным Синодом Вселенского Патриархата.

Святитель Симеон – автор множества разнообразных писаний на литургические, пастырские, канонические, догматические, апологетические, моральные, исторические и политические темы. Во всех работах он был пламенным защитником Православия, характерной для него является фраза: «Истинное благо для людей – быть Православными, а если не быть, то лучше умереть». Святитель признан величайшим византийским литургистом. Он наиболее знаменит своими трудами: «Диалог против ересей» и «О единственно-истинной нашей христианской вере», а также «О священных обрядах и таинствах Церкви», которые считаются классическими. Вместе с некоторыми его другими работами, он был впервые опубликован патриархом Иерусалимским Досифеем в Яссах в 1683 году и переведён на новогреческий в 1791 году и на русский в 1856 — 1857 гг., а затем воспроизведён у Миня в его Patrologia Graeca.

Как экзегет богослужения, святитель придерживался преимущественно мистического толкования, следуя, главным образом, Дионисию Ареопагиту. Сочинения святого Симеона очень ценятся исследователями православного богослужения.

Память святителя Симеона отмечается 15/28 сентября.

#### О Божественной молитве

молитве, братия, надобно бы говорить много и долго, потому что она поистине есть дело, преданное нам самим Богом, и составляет венец всякого другого.

Молиться — значит быть в союзе с Богом, постоянно пребывать с Ним, прилепляться, как говорит Давид, к Богу душой, не отступая от Него и имея ум, неотступно устремлённый к Нему. Прильпе, — говорит Псалмопевец, — душа моя по Тебе (Пс. 62, 9); возжада Тебе душа моя (Пс. 41, 3); имже образом желает елень на источники водныя, сице желает душа моя к Тебе, Боже (Пс. 41, 2); возлюблю Тя, Господи, крепосте моя (Пс. 17, 2); душа моя в руку Твоею выну (Пс. 118, 109). Ради сего-то и говорит: Благословлю Господа на всякое время, выну хвала Его во устех моих (Пс. 33, 2).

Молящийся вступает и в общение с Ангелами, возносясь к ним силою любви и желания. Хвалите Господа с небес, хвалите Его в вышних. Хвалите Его, вси ангели Его: хвалите Его, вся силы Его (Пс. 148, 1-2), — не для того говорит это псалмопевец Давид, чтобы побудить их к хвалению, как если бы они не совершали хвалений, но чтобы восхвалить за то, что они усвоили себе молитву по любви к Богу как своё особенное и непрестанное дело, ибо у Ангелов молитва и хваление Бога неумолчны

### СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ – ЗЕМНАЯ И НЕБЕСНАЯ



егодня Россия вновь находится на переломном историческом этапе: происходит столкновение двух цивилизаций. Думаю, что это приведет наше общество к возрождению русского национального самосознания, что предвозвещали наши религиозные философы XIX и XX века.

Сейчас мы переживаем очень важный момент. И как никогда нужно поддержать нашего Президента, молясь о нём и на цер-

ковной службе, и в личной келейной молитве. Ему сейчас трудно. Воинство наше борется. Проходит Специальная военная операция, нужно молиться и за наших воинов, и за всех русских по духу людей, живущих не только в России.

Создатель попускает такие испытания для нашего же блага. Главное, нам не отчаиваться, а уповать на милость Божию. Что должно произойти, то и произойдет. Все зависит от Бога и, конечно, от нашего молитвенного настроения и нравственного состояния. Станем мы меняться в лучшую сторону – и окружающий нас мир будет меняться, и Господь будет ближе к нам. Придет наконец осознание того, что славяне не должны убивать друг друга.

Хочется привести слова великого русского философа Ивана Александровича Ильина, которые сегодня особенно актуальны в связи с событиями на Украине: «Истинный патриот любит свое отечество <...> духовною, зрячею любовью; не только любит, но ещё утверждает совершенство любимого: "Моя родина прекрасна, на самом деле прекрасна — перед лицом Божиим; как же мне не любить ее?!" Это значит, что истинный патриот исходит из признания действительного, не мнимого, объективного достоинства, присущего его родине; иными словами: он любит ее духовною любовью, в которой инстинкт и дух суть едино. <...>

Человек не может не любить свою родину; если он не любит её, то это означает, что он её не нашёл и не имеет. Ибо родина обретается именно духом, духовным гладом, волею к божественному на земле. Кто не голодает духом (срав. у Пушкина "Духовной жаждою томим..."), кто не ищет божественного в земном, тот может и не найти своей родины: ибо у него может не оказаться органа для неё. Но кто увидит и узнает свою родину, тот не может не полюбить её. Родина есть духовная реальность. Чтобы найти её и узнать, человеку нужна личная духовность. Это просто и ясно: родина воспринимается именно живым и непосредственным духовным опытом; человек, совсем лишенный его, будет лишен и патриотизма»<sup>1</sup>.

Иными словами, патриотизм — это религиозное чувство и, прежде всего, это любовь к Богу, к своей исторической земле, к своему народу. Это очень объемное понятие. Оно воспитывается на основе веры, традиции, святоотеческого наследия, родной истории, культуры, на том, что мы называем «духовные ценности».

Чувство патриотизма касается каждого человека. Как сказал Александр Сергеевич Пушкин:

Два чувства дивно близки нам — В них обретает сердце пищу: Любовь к родному пепелищу, Любовь к отеческим гробам.

На них основано от века По воле Бога Самого Самостоянье человека, Залог величия его.

Для воспитания патриотизма необходимо, чтобы в образовательных учреждениях детей не только учили, но и воспитывали.

Нужно знать и любить свою историю, не искаженную какими-то временными идеологиями, отдавать приоритет жизненно необходимо православной системе ценностей. Одной из безусловных ценностей должна быть крепкая, здоровая семья. А будет хорошая семья — вырастет полноценно развитая личность, личность, которая угодна Богу. Личность является организующим началом семьи, а семья — это составляющая государства. Все взаимосвязанно.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ильин И. А. О родине. Собр. соч. в 10 т. М.: Рус. кн., 1993. Т. 1. С. 400.



Бессмертный полк. Фото Александра Авилова



Новые герои и защитники Донбасса — в Бессмертном полку

## «РОССИЯ СОСРЕДОТАЧИВАЕТСЯ»

Последствия внешней политики России 1990-х годов

ель внешней политики каждой страны — это создание наилучших международных условий и безопасности для того, чтобы нация могла безпрепятственно продолжать себя в истории, реализуя свои собственные цели и ценности национального бытия.

Что такое для нас 1990-е годы? Все знают, что в 1991 году трагически распался, а некоторые считают, что был расчленён по недальновидности наших руководителей Советский Союз. А был он одной из двух опор биполярного мира, на основании чего в Европе в течение 50 лет был выстроен целый механизм взаимных сдержек и противовесов.

Какова была тогда наша элита? Она была раздроблена. И в тот момент, когда мы не могли найти согласия ни по одному вопросу нашего прошлого, настоящего и будущего, весь остальной мир прекрасно пользовался вовсе не новым «горбачёвским», увы, инфантильным мышлением, а испытанным старым, в русле которого захотел прибрать к рукам всё российское наследство. В том числе подобраться уже и к самим территориям исторического государства российского. В этой обстановке Запад вспомнил все те свои устремления, о которых, может, знают не все, но историки знают прекрасно. Началась неизбежная борьба за российское наследство.

Нарочницкая Наталья Алексеевна – президент фонда исторической перспективы, известный ученый, общественно-политический деятель, православный идеолог, дочь академика Алексея Леонтьевича Нарочницкого.

Н. А. Нарочницкая – доктор исторических наук, окончила с отличием МГИМО, специалист по США, Германии и общим проблемам и тенденциям международных отношений. Особую популярность и известность принесли ей книги по Второй мировой войне: «За что и с кем мы воевали», «Партитура Второй мировой», «Великие войны XX века». Главный её труд – «Россия и русские в мировой истории».

В 2003 году Наталья Алексеевна была избрана депутатом Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации четвертого созыва. Она являлась Заместителем председателя Комитета Государственной Думы по международным делам, возглавляла Комиссию по правам человека в иностранных государствах, была заместителем главы делегации Федерального Собрания РФ в ПАСЕ. В качестве заместителя главы делегации Государственной Думы в Парламентской Ассамблее Совета Европы (ПАСЕ) (2004 – 2007 гг.)

С 2009 года Н. А. Нарочницкая – член Комиссии при Президенте Российской Федерации по противодействию попыткам фальсификации истории в ущерб интересам России.

Деятельность Н. А. Нарочницкой отмечена высокими наградами Православной Церкви: Орденом Святой равноапостольной Ольги 3-й степени Русской Православной Церкви, Орденом Святой великомученицы Варвары Украинской Православной Церкви Московского Патриархата.

Что способствовало становлению России как великой державы? Выход к морям. Морские рубежи — Чёрное море, Балтика и, наконец, Россия выходит к берегам Тихого океана. И вот наша огромная сухопутная держава становится и морской державой, и безопасность её рубежей, прежде всего, зиждилась на этих основополагающих вещах.

В 90-е годы часть нашей элиты считала, что время такого понятия, как национальные интересы, давно ушло в прошлое, что это архаичные представления, что мы сейчас будем обниматься с Западом, а задачи внешней политики — это накормить, насытить и установить демократию. Нам начинали внушать, что параметрами безопасности являются хорошие



Наталья Алексеевна Нарочницкая на концерте-митинге, посвященном Дню воссоединения Крыма и Севастополя с Россией. 18 марта 2022 г.

отношения с соседями, и, более того, говорилось, что все проблемы наши – и с НАТО, и с Западом, или, например, на Тихом океане с Японией – связаны с наследием тоталитарной внешней политики, от которой необходимо отказаться. Мол, если мы вольёмся в то замечательное «мировое цивилизованное сообщество» на общих основаниях, откажемся от всех наших «имперских замашек», тут-то и наступит эра всеобщей дружом, благоденствия и так далее. Тем не менее, в это же самое время Запад продолжал наступать на наши рубежи.

Бомбардировки Югославии<sup>1</sup> (а я пережила их, находясь в самой Югославии, потому что добралась туда на перекладных, вообще через болгарские горы, чтобы разделить эту судьбу со своими друзьями-сербами) ознаменовали конец эпохи европейского права. Югославия – это одна из стран-основательниц ООН, страна-подписант Хельсинского акта 1975 года<sup>2</sup>, в котором все подписавшие его страны гарантировали территориальную целостность и независимость всех подписавших

 $<sup>^1</sup>$  Военная операция НАТО против Союзной республики Югославия в период с 24 марта по 10 июня 1999 года, во время войны в Косове.

 $<sup>^2</sup>$  Заключительный акт Совещания по безопасности и сотрудничеству в Европе, подписанный главами 35 государств в г. Хельсинки 30 июля – 1 августа 1975 г.



Памятник детям, погибшим при бомбардировках Белграда натовскими войсками в 1999 году. Ташмайданский парк в Белграде. Сербия

стран, а вовсе не субъектов их территорий. Страну казнили под надуманным предлогом, а независимые расследования показали, насколько много сфабриковано было дел против сербов. Например, Запад ссылался на якобы массовые захоронения якобы убитых албанцев, а независимая международная комиссия установила, что смерть всех захороненных там наступила в разное время, следы ранений на телах и характер повреждения на их одежде не совпадают. То есть эти люди были убиты неизвестно кем, в разное время и при разных обстоятельствах, а затем трупы были одеты, свезены и положены для того, чтобы обвинить сербов. И такое было, не гнушались...

Бомбардировки Югославии стали ударом по международно-правовой системе послевоенного Ялтинского мира, в котором Европа за все свои столетия существования впервые прожила в мире практически 50 лет. Тогда-то последовало такое неординарное решение Евгения Максимовича Примакова<sup>1</sup> – развернуть свой самолёт прямо на подлёте к Со-

 $<sup>^1</sup>$  Примаков Евгений Максимович (1929 — 2015) — российский политический и государственный деятель, экономист, востоковед-арабист, дипломат. С 1998 по 1999 — Председатель Правительства Российской Федерации.



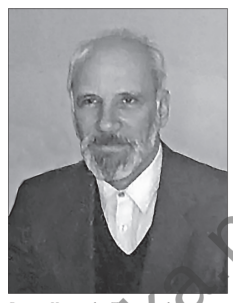
Выступление президента РФ В. В. Путина на мюнхенской конференции по безопасности. Германия. 10 февраля 2007  $\varepsilon$ .

единённым Штатам, затем последовало и его заявление о том, что мы не можем вести переговоры в обстановке, когда происходит такое вероломное и неправовое действие со стороны Запада, когда впервые применяется военная сила на территории Европы. Конечно, без этого первого шага на пути восстановления нашей, хоть какой-то самостоятельной линии в международных делах, наверное, было бы ещё трудней впоследствии произнести Путину свою Мюнхенскую речь, когда он вообще лишил Запад возможности объяснять и оправдывать такие свои действия согласием якобы всего цивилизованного мирового сообщества. Надо было видеть омертвевшее от ужаса лицо Ангелы Меркель¹: в доме, в котором она хозяйка, её же главного босса — американского президента размазывают по стенке, да ещё так виртуозно!

Кстати, бомбардировки Югославии стали настолько шоком для нашего общества, даже той его части, что в целом приветствовала и поддерживала общий курс на замирение с Западом, что это вызвало необычайный всплеск протестов — у многих открылись глаза. И мне кажется, именно с этого момента началось оздоровление нашего общественного сознания. Мы начали понимать, что судоходные реки и незамерзающие порты вообще одинаково важны и для монархий, и для республик, и что пора задуматься об этом и о многом другом, насущном, а не об «общечеловеческих ценностях».

 $<sup>^{1}</sup>$  Меркель, Ангела (1954) — Федеральный канцлер Германии с 2005 по 2021 год.

## НАМ НЕ БЫЛО ДАНО ИНОЙ ДОРОГИ



Виктор Николаевич Тростников

дальше мы отходим господства марксизмачем ленинизма, выветривается из нас похмелье отравы исторического материализма с его «законами социального развития», классами, производительностью труда, формациями и неизбежностью победы коммунизма, тем трезвее становится наш ум, и в душе просыпается тысячелетний православный инстинкт различения правды и лжи, напоминающий нам почти забытую, но остающуюся абсолютно верной формулу: «История пишется на Небесах».

Когда мы окончательно проникнемся этой непреложной ис-

тиной, когда она снова станет доминантой нашей историософии, тогда мы с минимальными издержками начнем делать то, чего требует от нас Господь, и наша богохранимая Русь твердо пойдет по предначертанному для нее прежде всех веков пути. Пройдет она этот промыслительный путь в любом случае, ибо *Бог поругаем не бывает*<sup>1</sup>, но если мы сами не поймем до конца, что это за путь, процесс нашего исторического движения станет болезненным и затяжным, а мы будем много страдать, ибо

Тростников Виктор Николаевич (14. 09. 1928 – 29. 09. 2017) – философ, по образованию физик, математик; разрабатывал проблемы теоретической и прикладной философии, профессор богословия. Родился в 1928 году в Москве. Окончил физико-технологический факультет МГУ в 1953 году. Работал в Ленинграде, затем вел преподавательскую деятельность по высшей математике в различных вузах Москвы. Был доцентом кафедры высшей математики МИИТа. Имел ряд публикаций по вопросам физики и математики, в том числе монографии по математической логике. Труды Тростникова в 90-е годы, кроме лекционной деятельности, книг и статей по «научной апологетике», знаменуются постепенным переходом философа от апологетики к экзегетике и от космологии к сотериологии. Центральной темой в них становится тема спасения.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гал. 6, 7.

Бог силой заставит нас выполнять нашу миссию, а все, что делается подневольно, доставляет страдание. Радость приносит только свобода, которая есть осознанная необходимость<sup>1</sup>.

Всякий народ имеет некое представление о самом себе. Есть такое представление о себе как нации и у нас, русских. Но в действительности народ есть не то, что он сам о себе думает, а то, что думает о нем Тот, Кто его сотворил. Мысль же Творца о данном народе есть не что иное, как мысль о его историческом задании. Кто из людей может прочесть эту мысль? Конечно, только тот, кому Сам Творец ее и откроет, а открывает Он Свои тайны только святым. Никто, кроме святых, не удостаивается Божиего Откровения о смысле истории.

Но получить Откровение об исторической миссии народа и выполнить эту миссию – разные вещи. Предназначение России способен прозреть монах, затворившийся в своей келии ради непрерывной молитвы, но стать деятельным исполнителем Божиего предназначения он не может, ибо для этого нужно брать в руки меч, а его оружие – молитва. Господний замысел осуществляется через других людей, и эти исполнители обычно не понимают духовного смысла того, что они делают. Но иногда случается и так, что исполнитель одновременно является и святым, и тогда он совершает свой подвиг вполне осознанно, относясь к нему как к послушанию. Понятно, что совершить подвиг общенационального значения и повести страну в данный исторический момент по тому или другому направлению может лишь деятель, обладающий государственной властью, которая прямо или косвенно дается от Бога.

Ярким примером такого сочетания святости и власти служит благоверный князь Александр Ярославич Невский (1220 – 1263). Подвиг, совершенный им во осуществление Русью своей богоданной задачи, поразителен и рациональному объяснению не подлежит. Нет никакого сомнения, что Сам Господь открыл ему смысл его дипломатических и военных трудов, никому другому в то время не понятный. Эти труды состояли в умиротворении ордынских ханов и установлении с ними дружеских доверительных отношений и в стоянии насмерть против экспансии католицизма с Запада. Вся человеческая логика говорила о том, что надо делать прямо противоположное – объединиться с «братьями во Христе» и нанести совместный удар по язычникам-степнякам. Но все оказались неправы, а князь Александр – прав. Предвидеть развитие событий в мире на столетия вперед не может и самый гениальный человек, следовательно, Сам Бог, видящий историю до ее конца, подсказал

 $<sup>^1</sup>$  Плеханов Г. В. К вопросу о роли личности в истории. Т. 2. М.: Гослитиздат, 1956. С. 307

## «НЕТ ТОЙ ЖЕРТВЫ, КОТОРУЮ НЕ ПРИНЕС БЫ Я РАДИ СПАСЕНИЯ РОССИИ»

рекрасный и святой человек. Умный, блестяще образованный, храбрый, твёрдый. И чем особенно он отличался — он безконечно любил свою Супругу и своих детей. Царственные особы зачастую позволяют себе вещи, не подобающие не только царственным особам, но и вообще людям. Николай Александрович был другим человеком. И, как часто бывает, такой человек, в котором нет ни страха, ни упрёка, людей других правил чрезвычайно раздражает. В течение всей жизни Царя на него обрушивалось огромное количество всяческой клеветы, ненависти, злобы. Тысячи людей, одержимых идеей переустройства государственной и народной жизни, стремились к тому, чтобы он исчез.

Вопреки всякому здравому смыслу совершилась революция, в которой участвовали все народные силы, начиная с генералитета, офицерства, духовенства. Думали, что если заменят Императора, которого они, конечно, не выбирали, потому что он был наследником престола, то жизнь станет лучше, жизнь станет веселей, как однажды произнёс товарищ Сталин. И что в результате? В результате каждое народное сословие получило своё. До сих пор Россия испытывает на себе катастрофические последствия, и я думаю, никогда уже ей не оправится от того, что пришло на смену царской власти.

Но многие до сих пор не осознали того, что утрачено. Это очень опасное явление, потому что если исчезнет наше государство, то никому неслобровать. Никому! Ни одному жителю этой огромной территории. Но, к сожалению, люди этого не понимают, а история нас учит тому, что она ничему не учит. Почему так? Потому что людьми владеют невежество и такие идеи, которые, к сожалению, в большинстве своём разрушительны. Отчего это происходит?

Лучше всего мы это понимаем, глядя на детей. Кто-нибудь из вас видел, например, десятилетних мальчиков, которые на свои деньги, ими скопленные, купили две банки краски и покрасили свой подъезд? Таких, думаю, нет. Разрисовывать дома всякими гадостями — это сколько угодно. Кто-нибудь из вас видел мальчика, который бы сам взял, открыл сборничек стихов и выучил наизусть стихотворение Тютчева? Таких нет. Только висящая где-то «двойка», если он не выучит домашнее задание,

заставляет его вызубрить два четверостишия. А по поводу третьего он говорит учителю: «Я учил. Учил, но вот не смог выучить...» Только то, что гадко, только то, что мерзко, только то, что гнусно, только то, что неблагородно и подло, только это интересует наших детей. Отчего это? Оттого что грех царствует в сердцах и головах.

Все революции мира делаются людьми молодыми. Молодой человек жизнь ещё не прожил, поэтому он, во-первых, глуп, а во-вторых, горд, имеет о себе очень высокое мнение и считает, что он сам лучше всё понимает и знает, чем папа, мама, дедушка, бабушка. Вот поэтому наша страна и пережила страшную катастрофу, в которую было вовлечено такое множество



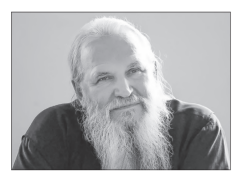
Император Николай II. Фото 1913 г.

народу. Конечно, это приняли не все. Некоторые уже с 1918 года опомнились. У кого ума и денег хватило, уехали за границу. Тоже ничего хорошего: дворяне работали таксистами. Но, по крайней мере, не сгнили в колымских лагерях, продлили свою жизнь. А так как питание в Европе лучше, некоторые дожили до 90 – 95 лет, кто и до ста. И войну пережили. Но потеря Родины – это огромное испытание.

Наги народ не захотел Императора и не воспрепятствовал его убийству, убийству его жены, убийству дочек-принцесс и Наследника престола, тяжело больного мальчика. Очень мало людей ужаснулось тогда этой жестокости.

И вот вместо доброго, кроткого, талантливого Царя пришёл антихрист. Не хотели Николая Романова — получили Владимира Ульянова. Кто желает познакомиться с этим садистом, тому достаточно прочитать его произведения. Я начал читать с восьмого класса школы и ужаснулся цинизму, подлости и хамству этого человека. Конечно, для того антихриста, который придёт в конце времён, он мелковат, но все параметры налицо. Он просто упивался кровью людей. Самый любимый его глагол в русском языке — «расстрелять». Хотя сам он не кончил, конечно, Казанского университета, ему это уже позже приписали, но поскольку он вообще-то пытался полу-

## КАК НАУЧИТЬСЯ БЫТЬ ЗДОРОВЫМ



Архимандрит Георгий (Шестун)

асто в жизни мы встречаем явления, которые нас удручают: скорби, несчастья... К самым огорчительным, пожалуй, люди относят болезни. Они не понимают, за что бог их наказывает, за что они терпят страдания, и стараются вылечиться любым способом.

Жизнь человека уподобляется дереву, и, как в Священном Писа-

нии говорится, доброе дерево дает добрый плод, а дурное дерево плод дает худой (ср. Мф. 7, 18). Болезнь для человека неправославного или далекого от Церкви чаще всего является результатом его греховной, ненормальной, распущенной жизни. Это и есть тот плод, который мы взращиваем, наслаждаясь излишествами. Болящий человек должен понимать, что моя жизнь — вся! — довела меня до этого болезненного состояния. И если я хочу исцелиться, то могу это сделать единственным способом: изменив свою жизнь, чтобы она дала другой плод — плод чистоты, святости, здравия. Само слово «исцеление» говорит о том, что я хочу восстановить свою целостность, порушенную греховной жизнью.

Болезни людей православных уже нельзя назвать плодом греховной жизни. Потому что для человека, живущего благочестиво, испытания имеют иной, духовный смысл. Болезнь бывает наградой или милостью Божией. Часто Бог при помощи болезни и немощи человека хранит. Потому что если мое здравие мешает мне жить благочестиво, а болезнь удерживает от грехов, то болезнь — это мое спасение. Если при помощи болезни я учусь понимать смысл жизни, то это опять помощь Божия: Господь меня вразумляет, учит каяться, напоминает о бренности бытия, помогает мне обратить взор к небесному. А в монашеской жизни говорят, что монах без болезни не монах. Это тот крест, который зачастую помогает стяжать благодать Божию.

Верующий человек всегда говорит: «Слава Богу за все!» За всё, даже за скорби и болезни. Болезнь всегда имеет смысл. Часто без нее человек не может прийти ни к вере, ни к спасению. Болезнь всегда – посеще-

ние Божие, указывающее на изменение жизни. Когда сам человек свою жизнь направляет к смерти, Господь через болезнь говорит ему, что пора остановиться, задуматься и вернуться на дорогу жизни.

Когда грешный человек хочет исцелиться, не меняя образа жизни, — это безумие. Такая жизнь уже довела до болезни, а ты хочешь опять вернуться к ней? Поэтому не к экстрасенсам, колдунам, всяким «бабкам-целительницам» и прочим проводникам тёмных сил надо бежать, а в храм. Нужно становиться православным. Идти на исповедь, каяться, причащаться. И идти к врачам. И вот если Господь увидит искренность покаяния, то Он и врача вразумит, как тебя лечить, и через него подаст исцеление.

Бремя болезней Господь посылает людям выносливым и крепким. Иной раз с удивлением узнаешь в разговоре с каким-нибудь пожилым прихожанином, что у него несколько болезней, от любой из которых легко можно умереть. А человек живет с ними уже лет двадцать и, с Божией помощью, еще потихоньку проживет десяток-другой. Какой же крепкий организм при этом нужно иметь! И наоборот, люди, которые почти не болеют и поэтому считаются здоровыми, нередко умирают скоропостижно. Оказывается, что Господь и не посылал им болезней, поскольку, как говорится, здоровья бы для этого у них не хватило. Так что больные – это по сути самые крепкие люди.

Во все времена в болезнях люди обращались за помощью к врачам. В истории Церкви известны святые, которые учились на врачей и помогали всем, кто к ним обращался, к примеру, великомученик и целитель Пантелеимон, безсребреники Косма и Дамиан. В монастырской больнице лечился преподобный Силуан Афонский, делали операцию на лёгких старцу Паисию Святогорцу. Известны также и жития святых, которые полагались на волю Божию и не лечились вовсе, например, преподобный Серафим Саровский. Но если мы хотим уподобляться святым в этом, то должны попробовать уподобиться сначала их подвигам, если получится. Но гораздо разумнее будет, не оставляя молитвы, исповеди, причастия, соборования, не пренебрегать и помощью специалистов-врачей.

Все родители хотят, чтобы их дети были здоровы. Но не должно быть главной целью — уберечь ребенка от болезни. Надо предостерегать его от опасностей, и главное — нужно научить правильно жить. Мы учим обычно, как не надо жить, а ведь как не надо жить — столько вариантов! Болезней тысячи, разве от всех убережешь? Нужно учить тому, как быть здоровым. Известно, что в основе здоровья — духовная жизнь и что многие болезни — от грехов, от нашего неразумия. Поэтому самое важное —

## «ПОМИНАЙТЕ НАСТАВНИКОВ ВАШИХ»

#### Архив митрополита Мануила (Лемешевского)

Святой праведный протоиерей Иона Атаманский, одесский чудотворец

кромный одесский пастырь, сподобившийся от Бога высоких благодатных дарований, отец Иона родился 14 сентября 1855 года в семье диакона Моисея Фроловича Атаманского в пригороде Одессы, селе Романовка. Мальчик рано остался сиротой: в четыре года он остался без отца, а в семь лет умерла его мать Гликерия.

О детстве, отрочестве и юношеских годах отца Ионы практически не сохранилось сведений. Один случай из детства пастыря был рассказан им самим своему ученику Г. И.: «Бабушка, моя опекунша, собиралась накануне праздника Введения Божией Матери в храм на утреню и обедню. Я попросил, чтобы она меня взяла с собой, и она согласилась. И вот стояли мы посередине храма у аналоя с иконой, а в это время пели величание, и после слов "Хвалите имя Господне..." вдруг вылетел из алтаря голубь и полетел прямо на нас. Я от удивления раскрыл рот, и он влетел в меня так ощутимо, что я чуть не подавился!» Воспитывался мальчик чужими людьми, которые позаботились поместить его в городскую школу. По окончании обучения молодой человек вступил в брак и в 1884 году был рукоположен в диакона, а в 1886 году — во священника.

В начале своего служения отец Иона получил назначение в один из сельских приходов Одесского уезда. Местный помещик, желая помочь малообеспеченному священнику, запахал для него сто десятин земли и на пару посеял пшеницу, предоставив батюшке безплатно собрать урожай. Пшеница уродилась отменная. Отец Иона нанял людей, которые скосили, перевезли и заскирдовали собранное. Была нанята и молотилка, на утро была назначена молотьба. Батюшка отправился в поле и, подъезжая к току, был поражен ужасным зрелищем: скирды золотой пшеницы горели. Батюшка снял шляпу, спокойно и истово перекрестился и молитвенно воззвал: «Ты, Господи, дал, Ты и взял! Твоя воля, Господи, да будет!» После этого он поехал в село. Отец Иона спокойно

Публикуется впервые. Продолжение. Начало в «ДС» № 1 (81). Подготовлено к печати кандидатом исторических наук А. П. Семеновой по материалам архива митрополита Мануила (Лемешевского), предоставленным А. С. Ивановой.

утешал матушку и семейных, уговаривая уповать на Господа и не терять надежды. Скирды сгорели до тла, будучи подожжены со всех сторон. Огорченный помещик прислал отцу Ионе помощь своим хлебом.

Через некоторое время к батюшке пришел житель этого села и изъявил желание поговорить наедине. С глубоким раскаянием он сознался, что совершил поджог, а почему - сам не знает. Когда он увидел скирды пшеницы, проникся лютой завистью и ненавистью к священнику, затем спрятался и наблюдал за его реакцией, и был поражен спокой ствием и благочестием отца Ионы. Теперь же он глубоко и истинно раскаялся и просил благословить его на паломничество в Киев. Ба-



Святой праведный Иона Одесский. Икона

тюшка утешил раскаявшегося прощением и благословил. А на следующий год помещик засеял для отца Ионы 150 десятин пшеницей, и ущерб был возмещен.

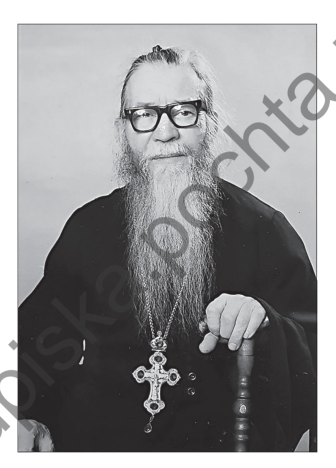
Вскоре после перевода отца Ионы из села в город, Владыка<sup>1</sup> попросил его послужить в приходе села Кардашовка, где почти все прихожане перешли в штундизм<sup>2</sup>. Одной из причин такого явления было небрежное отношение духовенства к своим обязанностям. Назначаемые в этот приход священники, прослужив какое-то время, просили перевода изза невозможности там оставаться. Храм почти не посещался, и никакие требы не исполнялись. Отец Иона для такого служения считал себя неподготовленным, но из послушания смиренно отправился в это село.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Никанор (Бровкович Александр Иванович, 1826 – 1890) – архиепископ Херсонский и Одесский с 1883 по 1890 гг. Подробнее о нем см. в «ДС» № 4 (114) за 2021 г., стр. 33 – 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Штундизм (от *нем.* Stunde – час, время для чтения и толкования Библии) – христианское религиозное движение, получившее распространение в XIX веке преимущественно в южных губерниях Российской империи под влиянием немецких переселенцев-протестантов. Возникло оно после публикации книг Библии в русском синодальном переводе в виде стихийно формировавшихся в крестьянской среде кружков по чтению и толкованию Священного Писания.

## ДУХОВНИК, СТАРЕЦ, ОТЕЦ

## Воспоминания духовных чад о протоиерее Иоанне Букоткине



Он явился во всей своей духовной силе как старец тогда, когда возрождалась Церковь в нашем государстве и в нашей самарской епархии. Носитель благодати Божией, в скольких священнослужителях он посеял семена евангельской любви, скольких научил богодохновенным опытом своей жизни. Бог явил его, как горящий светильник, тогда, когда это было действительно необходимо.

Игумен Петр (Луканов)

систему монашества, духовничества, должно пройти, может быть, не одно столетие.

Чтобы выжженный лес мог предстать в прежней красе, должно пройти много-много лет. Поэтому таких духовников, таких наставников очень мало, а может быть, уже и нет, не знаю. У нас в епархии подобного ему не встречал я больше. Отца Иоанна не стало, и советчика не стало.

+ + +

Протоиерей Артемий Мищенко: Батюшка, представьтесь, пожалуйста.

- Иеромонах Петр (Луканов)<sup>1</sup> Игумен Петр (Луканов) служу в Тольяттинском Свято-Вос кресенском мужском монастыре. Окончил Самарскую Духовную семинарию в 1998 году.



#### - Отец Петр, расскажите, пожалуйста, о знакомстве с о. Иоанном: когда оно произошло и при каких обстоятельствах?

– Познакомился я с о. Иоанном в 1994 году, сразу же после того, как поступил в Духовную семинарию, тогда еще Духовное училище. Встреча эта произошла прямо в стенах семинарии, в храме, когда о. Иоанн приехал провести для первого класса Духовного училища общую исповедь. Вот тогда я впервые его и увидел. Дело в том, что я до этого слышать-то слышал об о. Иоанне, а видеть его – не видел. Читал о нем в газете «Благовест», а увидел впервые в стенах Духовного училища во время общей исповеди. Увидел я тогда его, и сразу что-то притянуло меня к нему. Его образ, такого любвеобильного старца, светлого, чистого священника, меня сразу поразил. И после этого, а это было осенью, может в октябре или в ноябре 1984 года, – после этого я уже ни о ком другом не думал, отпал вопрос – кому же мне исповедоваться, к кому идти. То есть тут такая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Игумен Петр (Владимир Васильевич Луканов) (1969 – 2020) – настоятель Покровского мужского монастыря с. Чубовка Кинельской епархии. Окончил Самарскую православную духовную семинарию и ПСТГУ. Скончался 11 ноября 2020 года от осложнений, вызванных коронавирусной инфекцией.

встреча поразительная, что называется встреча с благодатью Божией. И это было с первой встречи.

#### - Как в дальнейшем складывались взаимоотношения с батюшкой?

– В дальнейшем, после первой общей исповеди, я стал ходить в Петро-Павловский храм, где он служил, и там с ним общался, исповедовался. Когда в храме Петра и Павла его не было, я шёл к нему домой и дома уже с ним общался, а если надобность была, то дома исповедовался. И такие встречи, лицом к лицу, они были часто-часто, вот так. Всегда очень тяжело мне было идти со своими грехами к о. Иоанну, но какая радость была на душе, когда я возвращался от него – просто побыв рядом с ним, выслушав слово утешения. Достаточно было того, что о. Иоанн просто помолится. Помолится, прочитает разрешительную молитву, скажет слово. Много он не говорил, не давал никогда епитимий, если сам не попросишь. Тут его милость, действительно, его любовь, которая изливалась на тебя, – она так покрывала душу, как покров, на самом деле, милости Господней!

Помню, шел от него в семинарию, как какой-то воскресший человек, совершенно новый, чистый. Какая-то детская такая, чистая радость в душе присутствовала. И я никогда не забуду этого, поскольку после я никогда не испытывал такого состояния, не чувствовал той радости, той свободы, того духовного рождения, какое я получал в общении с отцом Иоанном, в покаянии, в исповедании грехов своих при нём, как при свидетеле, слуге Божием.

Да, о. Иоанн на самом деле был человеком прозорливым, хотя он это скрывал всегда. Все знают, что он и слушать об этом своем свойстве не хотел и всячески скрывал его, но это всегда открывалось. Открывалось, когда тебе тяжело было, и что-то тебя держало, сковывало, тогда он подсказывал и сам говорил то, что ты не сразу хотел или боялся сказать. То есть, часто бывало, что он сам называл грехи мои, которые я, может, хотел как-то прикрыть или скрыть даже, поскольку стеснялся, боялся.

Часто он мне раскрывал глаза святоотеческими примерами. Помню пример о колосе пустом. Он говорил, что пустой колос всегда вверх рвется. Наполненный колос – он сгибается, а пустой тянется ввысь, бахвалится своею пустотою. Путь смиренных подобен ветви с плодами, которая клонится вниз, скрывая свои дарования. А душа гордая, как колос пустой, как ветвь без плодов, она ввысь рвется. Тогда я посмотрел на себя и увидел в себе именно это состояние, о котором он говорил. Помню другие его слова, которые я не сразу понял. Он говорил: «Будь немножко дурачком». В этих словах, на самом деле, сокрыта мудрость святооте-

## «СВЯТИСЬ, СВЯТИСЬ, ВЕЛИКИЙ ДЕНЬ»

#### $\Pi$ асха и русская литература

День православного Востока Святись, святись, Великий день, Разлей свой благовест широко И всю Россию им одень!

Ф. И. Тютчев

Вевангельском послании святого Апостола Павла сказано, что Иисус послан был в мир, дабы Ему, по благодати Божией, вкусить смерть за всех (Евр. 2, 9), и избавить тех, которые от страха смерти через всю жизнь были подвержены рабству (Евр. 2, 15); посему ты уже не раб, но сын, а если сын, то и наследник Божий чрез (Иисуса) Христа (Гал. 4, 7).

Таким образом, событием Христова Воскресения утверждается ценность и достоинство человека, который уже не является узником и рабом собственного тела, но наоборот — вмещает в себя всё мироздание. В Богочеловечестве Христа сквозь телесное естество сияет неизреченный Божественный Свет: «Одеялся светом, яко ризою, наг на суде стояще и в ланиту ударения принят от рук, ихже созда».

В Пасхе заложена также идея равенства, когда словно сравнялись, сделались соизмеримыми Божественное и человеческое, небесное и земное; утверждается полнота величественной гармонии между миром духовным и миром физическим.

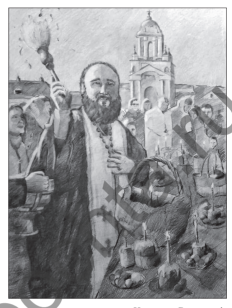
Праздничный эмоциональный комплекс радостной приподнятости, просветления разума, умиления и «размягчения» сердца составляет ту одухотворённую атмосферу, которая в пасхальном рассказе становится нередко важнее внешнего сюжетного действия. Внутренним же сюжетом является пасхальное «попрание смерти», возрождение торжествующей жизни, воскрешение «мёртвых душ». Лейтмотивом в русской пасхальной словесности звучит торжественно-ликующий православный тропарь:

Алла Анатольевна Новикова-Строганова, доктор филологических наук, профессор, историк литературы, член Союза писателей России. Удостоена Золотого Диплома VI Международного славянского литературного форума «Золотой Витязь», лауреат Всероссийской литературной премии «Левша» имени Н.С. Лескова за 2020 год. Живет в Орле.

Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ, и сущим во гробех

живот даровав!

В отечественной литературе Н. В. Гоголь наиболее точно выразил не только общечеловеческий, но и национально-русский смысл православной Пасхи: «Отчего же одному русскому ещё кажется, что праздник этот празднуется как следует <...> в одной его земле? <...> раздаются слова: "Христос воскрес!" – и поцелуй, и всякий раз так же торжественно выступает святая полночь, и гулы всезвонных колоколов гулят и гудут по всей земле, точно как бы будят нас? <...> Где будят, там разбудят. Не умирают



«Христос Воскресе!»

те обычаи, которым определено быть вечными. Умирают в букве, но оживают в духе. <...> Есть уже начала братства Христова в самой нашей славянской природе, и побратанье людей было у нас родней даже и кровного братства...»

История отечественной литературы впитала в себя христианскую образность, особый язык символов, «вечные» темы, мотивы и сюжеты, притчевое начало, уходящее своими корнями в Священное Писание. Светлое Христово Воскресение явилось духовной сердцевиной русской пасхальной словесности.

Пасхальный рассказ как особый жанр был некогда незаслуженно забыт, а вернее – злонамеренно сокрыт от читателя. Пасхальная словесность третировалась с вульгарно-идеологических позиций как «массовое чтиво» – якобы малозначительная, безследно прошедшая частность «беллетристического быта» нашей литературы. Теперь этот уникальный пласт национальной культуры обретает путь к своему (поистине – пасхальному!) возрождению.

Глубоко прав был в своём пророчестве Н. В. Гоголь: «Не умрёт из нашей старины ни зерно того, что есть в ней истинно русского и что освящено Самим Христом. Разнесётся звонкими струнами поэтов,

 $<sup>^{1}</sup>$  Гоголь Н. В. Полн. собр. соч. В 14 т. – М.: АН СССР, 1937 – 1952. – Т. 8. – С. 409 – 418.

## «НАСТАЛО ВРЕМЯ ЗАМКНУТЬ УСТА, МОЛИТЬСЯ ВНУТРИ СЕБЯ»

+ + +

И татарское войско летело, И немецкое полчище шло, – Сколько их, убивающих тело, В нашу русскую землю слегло!

Но теперь не на тело охота, А на души идет, на сердца. И невидима стала пехота, И слова смертоносней свинца.

Бьют прицельно, с лихвою отмерив, Норовя расколоть пополам, По любви, по отеческой вере, По родным золотым куполам.

Напустив бесовского дурмана, Наползают прожорливой тлей. Если души сдадим басурману — Он придет и за нашей землей.

2021 год

+ + +

Ни людей, ни Бога не боятся, Преисподней силою сильны, Прыгают уродцы и паяцы По экранам дремлющей страны. Над рекой, над городом, над нивой Дышит их зловещий хоровод. Смрадный дух, безбожный и глумливый, Закоптил наш русский небосвод.

Не пройти по улицам по старым, Не найти беседы по душам... Дремлет Русь, отравлена угаром, – Никуда не выйдешь подышать.

Задыхался я от этой скверны, Колотилось сердце под рукой, Но привел меня мой ангел верный В белый храм, стоящий над рекой.

И пройдя в калитку, мимо нищих, Сквозь церковный дворик и народ, Я почуял, как шумит и свищет Вольный ветер, чистый кислород.

Слава, Боже! Средь земного смрада Нам никто не может помешать Приходя в церковную ограду, Кислородом вечности дышать!

2021

#### Парад Святых

Гем, кто от правды земной устал, От лжи изнемог, скорбя, Настало время замкнуть уста, – Молиться внутри себя.

Молить о склонении всех знамен Перед одной судьбой, Не поминая племен, имен, Чтобы не стать судьей.

Кто волк крадущий, а кто овца, Отдавшая свою плоть, Где претерпевшие до конца, – Будет судить Господь.

Будет страшен тот Божий суд Для знатных и для простых. И чьи знамена куда снесут, Покажет парад святых.

Он состоится невесть когда, Но, как всегда, в свой срок. Войдут в небесные города Шеренги житийных строк.

Сам Христос примет тот парад, На коне, с золотым крестом. Превыше всех земных наград Быть на параде том.

2022

#### Шепчут ангелы

Обрекла славянский наш народец На закланье дьявольская стая. Прочитаю сорок «Богородиц», Сорок «Отче нашей» прочитаю.

Всех сильнее пушек и зениток Глас молитвы, тихий и смиренный. Над моею Волгой прозвенит он И в зенит отправится Вселенной.

Шепчут там, с горючими слезами, Ангелы в своем сияньи строгом, Чтобы мы с коней своих слезали, Чтобы – на колени перед Богом.

Но не слышен в адском лихолетьи Тихий шепот про любовь и милость... Мчится шарик сквозь тысячелетья. Ничего на нем не изменилось.

2022



+++

В небесах, где последние точки Ставит ангел в земные карьеры, Старушонка в зеленом платочке Стоит больше, чем миллиардеры.

Там не действуют рейтинги форбса, Там нельзя ничего понарошку. Там живущих для денег и форса К этой бабке не пустят в прихожку.

Красный флаг ее был поруган, Лужей крови растекся по грязи... С Божьим ликом, под красной хоругвью Скачут к нам благоверные князи...

2022

## ЧУДО НА АРАВИЙСКОЙ ЗЕМЛЕ

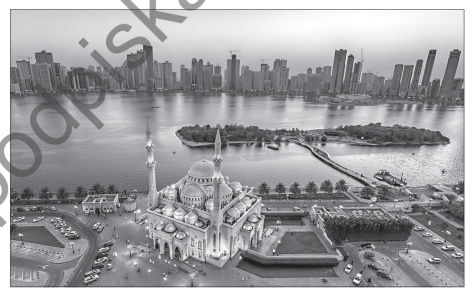
### ХРАМ ВО ИМЯ СВЯТОГО АПОСТОЛА ФИЛИППА В Г. ШАРДЖА, Объединенные Арабские Эмираты

Или не весте, яко телеса ваша храм живущаго в вас Святаго Духа суть, Егоже имате от Бога, и несте свои? (1 Кор. 6, 19)

О чем же думал тот неведомый мастер, оставляя после себя эту светлую каменную сказку? Бога ли он величал или себя хотел показать? Но кто хочет себя показать, тот не забирается далеко, тот норовит поближе к большим дорогам или вовсе — на людную городскую площадь — там заметят. Этого заботило что-то другое — красота, что ли? Как песню спел человек, и спел хорошо. И ушел. Зачем надо было? Он сам не знал. Так просила душа. Милый, дорогой человек!

В.М. Шукшин

То бывал в Арабских Эмиратах, знает, что мечетей там больше, чем в любой другой мусульманской стране, а главной архитектурной жемчужиной этих мест является мечеть Шейха Заида



Шарджа. Объединенные Арабские Эмираты



Церковь во имя св. ап. Филиппа в г. Шарджа

в Абу Даби – здание поистине грандиозное, стоящее на холме и видимое издалека. Построил её на свои личные средства основатель Объединенных Арабских Эмиратов и первый президент Шейх Заид ибн Султан аль Нахайян, чем воздвиг себе памятник и место упокоения по смерти.

Храмы же других конфессий в ОАЭ выглядят скромно, их совсем немного; внешне они скорее напоминают жилые дома, чем культовые сооружения, и только по празднично одетым людям, направляющимся туда по пятницам (общий выходной в ОАЭ), можно догадаться, что это храмы.

Совсем не так обстоит дело с единственным в ОАЭ православным храмом во имя святого апостола Филиппа в г. Шардже. Этот храм, находящийся в так называемом «церковном квартале», открывается лишь вблизи, изумляя своим величием и красотой, а по голубым луковкам куполов и крестам на них можно с уверенностью определить, что этот храм – православный.

Глядя на него, невольно задаешься вопросом, как такое чудо могло быть воздвигнуто в стране, где ислам является государственной религией, где по всей стране несколько раз в день с минаретов мечетей призывают правоверных мусульман на намаз?! И только тут понимаешь, что это – чудо Божие, сотворенное по чьим-то усердным многолетним молитвам.

### ЕЖИК ТОПА

н появился в нашей квартире случайно. Я нашел его в автопарке, на территории воинской части. Маленький, щупленький, уставший и голодный ежик, скорее ежонок, сам приковылял к моим ногам, уткнулся носиком и замер, словно спрашивая: «Возьменнь?»



Конечно, взял. Запеленал его в чистую солдатскую портянку и принес домой. От человеческого внимания, в знак благодарности, пока шли домой, ежонок так аккуратно складывал иголки, что я ни разу не укололся.

Дома его отмыли в ванной, обсущили, осторожно накормили. Не зная его кухонный рацион и склонности, предлагали все что было: колбасу, яйца, фрукты, оладьи и молоко. Топа, так назвали мы своего нового члена семьи из-за того, что во время ходьбы по квартире он громко топал коготками, оказался весьма разборчивым в выборе блюд.

Он ел не все и понемноту. Перед тем, как покушать, Топа внимательно и долго принюхивался к любому угощению, потом осторожно пробовал



на язычок и размышлял: стоит, не стоит... Если блюдо стоило того, то он начинал артистично вкушать предлагаемое. Вот этот процесс приема пищи нас больше всего поразил, а впоследствии стал буквально умилять и веселить. Топа оказался весьма воспитанным ежиком. Гле и кто его этому учил, установить не удалось. Надо честно сказать, что умению вести себя во время обеда и не только, мы со смехом учились у Топы.

Вскоре выяснилось, что ежик терпеть не мог даже малейшую грязь, в том числе грязную обувь и носки. Он начинал демонстративно специфически урчать, еще громче притопывать коготками, требуя освободить помещение от нечистоты, словно говоря: «Я тоже здесь живу!»

Однажды к нам зашел знакомый старший лейтенант. Он только что вернулся с учений и, не переодевшись, заглянул на чашку чая. Нестерпимое желание поговорить о гарнизонных и житейских делах притупили его привычку к внешней опрятности, что закончилось для него весьма драматично.

Топа, учуяв неприятные для себя военно-полевые запахи, был буквально возмущен и ошарашен. Он незамедлительно подскочил к ногам сидящего за столом гостя, яростно вцепился зубками в оба(!) носка, одним махом стянул их и, резво цокая кототками, попер носки в ванную комнату.

Старлей не знал о Топе, да и мы забыли его предупредить, а зря: от неожиданности и искреннего испуга он вскочил на стул и замер, уставившись круглыми глазами на онемевшем лице под стол!

Топа же, запихав носки в самый дальний угол под ванну, видимо, чтобы не достали, несколько успокоился, продолжая еще какое-то время фырканьем укорять людей в безкультурии.

А нашего гостя мы довольно долго успокаивали под его нервный смех. В следующий раз, в целях безопасности, он обещал прийти к нам



в парадной форме, предварительно убедившись в полной ее стерильности.

Вскоре обнаружилась еще одна необычная ежикова привычка. Топа долго не мог определить себе место для уединенного отдыха. Мы сначала, не понимая его мытарств в поисках личного угла, предлагали свои варианты, но Топа их вежливо отвергал.



Наконец все прояснилось. В одну из ночей мы проснулись от страшного грохота. Вскочили, включили свет и увидели, что с шифоньера падают коробки, старый утюг валялся на полу... Не сразу сообразили, в чем причина. Неужели землетрясение!? Я вскочил на стул, чтобы посмотреть, что там наверху, и увидел...Топу!!!

Оказывается, он определил себе место для души на шифоньере, вскарабкавшись туда по шторе. Дальше все было делом несложным. Определив себе участок под личную жилплощадь, Топа спокойно столкнул со шкафа все ненужное, и за час заложил там себе частный дом из вещей, которые насобирал по квартире. Строил дом Топа с хорошей планировкой и со всеми удобствами.

Прожил ежонок у нас до весны. Потом, видимо, природа начала брать свое. В апреле, когда стало совсем тепло, он как-то подошел к двери, уткнулся носиком в щель и виновато, словно стыдясь чего-то, вежливо попросился на волю.

Мы выполнили Топино желание. Не без грусти, конечно, но где-то внутри сознавая, что это все равно рано или поздно должно было случиться. Прощались с Топой у местной речушки. Положили



на землю, отошли и вдруг... запершило в горле. Мы молчали. Молчал и Топа. Потом как-то почеловечески склонил перед нами свою головку, словно благодарил за предоброе к нему отношение, вздохнул и медленно потопал в свой мир...

